
Messaggio del Santo Padre per la 

XXXIV Giornata Mondiale del 

Malato11 febbraio 2026 

20 Gennaio 2026 

La compassione del samaritano: amare portando il dolore dell’altro 

  

Cari fratelli e sorelle! 

La XXXIV Giornata Mondiale del Malato sarà celebrata solennemente a Chiclayo, in Perù, 

l’11 febbraio 2026. Per questa circostanza ho voluto riproporre l’immagine del buon 

samaritano, sempre attuale e necessaria per riscoprire la bellezza della carità e la 

dimensione sociale della compassione, per porre l’attenzione sui bisognosi e sui sofferenti, 

come sono i malati. 

Tutti abbiamo ascoltato e letto questo commovente testo di San Luca (cfr Lc 10,25-37). A 

un dottore della legge che gli chiede chi sia il prossimo da amare, Gesù risponde 

raccontando una storia: un uomo che viaggiava da Gerusalemme a Gerico fu aggredito 

dai ladri e lasciato mezzo morto; un sacerdote e un levita passarono oltre, ma un 

samaritano ebbe compassione di lui, gli fasciò le ferite, lo portò in una locanda e pagò 

perché fosse curato. Ho voluto proporre la riflessione su questo passo biblico, con la 

chiave ermeneutica dell’Enciclica Fratelli tutti, del mio amato predecessore Papa 

Francesco, dove la compassione e la misericordia verso il bisognoso non si riducono a un 

mero sforzo individuale, ma si realizzano nella relazione: con il fratello bisognoso, con 

quanti se ne prendono cura e, alla base, con Dio che ci dona il suo amore. 

1. Il dono dell’incontro: la gioia di dare vicinanza e presenza 

Viviamo immersi nella cultura della rapidità, dell’immediatezza, della fretta, ma anche dello 

scarto e dell’indifferenza, che ci impedisce di avvicinarci e fermarci lungo il cammino per 

guardare i bisogni e le sofferenze che ci circondano. La parabola racconta che il 

samaritano, vedendo il ferito, non è “passato oltre”, ma ha avuto per lui uno sguardo 

aperto e attento, lo sguardo di Gesù, che lo ha portato a una vicinanza umana e solidale. Il  

samaritano «si è fermato, gli ha donato vicinanza, lo ha curato con le sue stesse mani, ha 

pagato di tasca propria e si è occupato di lui. Soprattutto gli ha dato […] il proprio 

tempo».[1] Gesù non insegna chi è il prossimo, ma come diventare prossimo, cioè come 

diventare noi stessi vicini.[2] A questo proposito, possiamo affermare con Sant’Agostino 

che il Signore non ha voluto insegnare chi fosse il prossimo di quell’uomo, ma a chi lui 



doveva farsi prossimo. Infatti nessuno è prossimo di un altro finché non gli si avvicina 

volontariamente. Perciò si è fatto prossimo colui che ha avuto misericordia.[3] 

L’amore non è passivo, va incontro all’altro; essere prossimo non dipende dalla vicinanza 

fisica o sociale, ma dalla decisione di amare. Per questo il cristiano si fa prossimo di chi 

soffre, seguendo l’esempio di Cristo, il vero Samaritano divino che si è avvicinato 

all’umanità ferita. Non si tratta di semplici gesti di filantropia, ma di segni nei quali si può 

percepire che la partecipazione personale alle sofferenze dell’altro implica il donare sé 

stessi, significa andare oltre il soddisfacimento dei bisogni, per arrivare a far sì che la 

nostra persona sia parte del dono.[4] Questa carità si nutre necessariamente dell’incontro 

con Cristo, che per amore si è donato per noi. San Francesco lo spiegava molto bene 

quando, parlando del suo incontro con i lebbrosi, diceva: «Il Signore stesso mi condusse 

tra loro»,[5] perché attraverso di loro aveva scoperto la dolce gioia di amare. 

Il dono dell’incontro nasce dal legame con Gesù Cristo, che identifichiamo come il buon 

samaritano che ci ha portato la salute eterna e che rendiamo presente quando ci chiniamo 

davanti al fratello ferito. Sant’Ambrogio diceva: «Poiché dunque nessuno ci è più prossimo 

di colui che ha guarito le nostre ferite, amiamolo come Signore, e amiamolo anche come 

prossimo: niente infatti è così prossimo come il capo alle membra. Amiamo anche colui 

che è imitatore di Cristo: amiamo colui che soffre per la povertà altrui, a motivo dell’unità 

del corpo».[6] Essere uno nell’Uno, nella vicinanza, nella presenza, nell’amore ricevuto e 

condiviso, e godere, come San Francesco, della dolcezza di averlo incontrato. 

2. La missione condivisa nella cura dei malati 

San Luca prosegue dicendo che il samaritano “sentì compassione”. Avere compassione 

implica un’emozione profonda, che spinge all’azione. È un sentimento che sgorga da 

dentro e porta all’impegno verso la sofferenza altrui. In questa parabola, la compassione è 

il tratto distintivo dell’amore attivo. Non è teorica né sentimentale, si traduce in gesti 

concreti: il samaritano si avvicina, medica le ferite, si fa carico e si prende cura. Ma 

attenzione, non lo fa da solo, individualmente, «il samaritano cercò un affittacamere che 

potesse prendersi cura di quell’uomo, come noi siamo chiamati a invitare e incontrarci in 

un “noi” che sia più forte della somma di piccole individualità».[7] Io stesso ho constatato, 

nella mia esperienza di missionario e vescovo in Perù, come molte persone condividono la 

misericordia e la compassione alla maniera del samaritano e dell’albergatore. I familiari, i 

vicini, gli operatori sanitari, le persone impegnate nella pastorale sanitaria e tanti altri che 

si fermano, si avvicinano, curano, portano, accompagnano e offrono ciò che hanno, danno 

alla compassione una dimensione sociale. Questa esperienza, che si realizza in un 

intreccio di relazioni, supera il mero impegno individuale. In questo modo, nell’Esortazione 

apostolica Dilexi te non solo ho fatto riferimento alla cura dei malati come a una «parte 

importante» della missione della Chiesa, ma come a un’autentica «azione ecclesiale» (n. 

49). In essa citavo San Cipriano per mostrare come in quella dimensione possiamo 

verificare la salute della nostra società: «Questa epidemia, questa peste, che sembra 



orribile e funesta, mette alla prova la giustizia di ognuno, ed esamina i sentimenti del 

genere umano: se i sani servano i malati, se i parenti amino con rispetto i loro congiunti, 

se i padroni abbiano compassione dei servi che stanno male, se i medici non abbandonino 

i malati che chiedono aiuto».[8] 

Essere uno nell’Uno significa sentirci veramente membra di un corpo in cui portiamo, 

secondo la nostra vocazione, la compassione del Signore per la sofferenza di tutti gli 

uomini.[9] Inoltre, il dolore che ci commuove non è un dolore estraneo, è il dolore di un 

membro del nostro stesso corpo del quale il nostro Capo ci comanda di prenderci cura per 

il bene di tutti. In questo senso si identifica con il dolore di Cristo e, offerto cristianamente, 

affretta il compimento della preghiera del Salvatore stesso per l’unità di tutti.[10] 

3. Spinti sempre dall’amore per Dio, per incontrarci con noi stessi e con il fratello 

Nel duplice comandamento: «Amerai il Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore, con tutta la 

tua anima, con tutta la tua forza e con tutta la tua mente, e il tuo prossimo come te stesso» 

(Lc 10,27), possiamo riconoscere il primato dell’amore per Dio e la sua diretta 

conseguenza sul modo di amare e di relazionarsi dell’uomo in tutte le sue dimensioni. 

«L’amore per il prossimo rappresenta la prova tangibile dell’autenticità dell’amore per Dio, 

come attesta l’apostolo Giovanni: “Nessuno mai ha visto Dio; se ci amiamo gli uni gli altri, 

Dio rimane in noi e l’amore di lui è perfetto in noi. […] Dio è amore; chi rimane nell’amore 

rimane in Dio e Dio rimane in lui” (1Gv 4,12.16)».[11] Sebbene l’oggetto di tale amore sia 

diverso: Dio, il prossimo e sé stessi, e in tal senso possiamo intenderli come amori distinti, 

essi sono sempre inseparabili.[12] Il primato dell’amore divino implica che l’azione 

dell’uomo sia compiuta senza interesse personale né ricompensa, bensì come 

manifestazione di un amore che trascende le norme rituali e si traduce in un culto 

autentico: servire il prossimo è amare Dio nei fatti.[13] 

Questa dimensione ci permette anche di rilevare ciò che significa amare sé stessi. 

Significa allontanare da noi l’interesse di fondare la nostra autostima o il senso della 

nostra dignità su stereotipi di successo, carriera, posizione o discendenza [14] e 

recuperare la nostra collocazione davanti a Dio e al fratello. Benedetto XVI diceva che «la 

creatura umana, in quanto di natura spirituale, si realizza nelle relazioni interpersonali. Più 

le vive in modo autentico, più matura anche la propria identità personale. Non è isolandosi 

che l’uomo valorizza se stesso, ma ponendosi in relazione con gli altri e con Dio».[15] 

Cari fratelli e sorelle, «il vero rimedio alle ferite dell’umanità è uno stile di vita basato 

sull’amore fraterno, che ha la sua radice nell’amore di Dio».[16] Desidero vivamente che 

nel nostro stile di vita cristiana non manchi mai questa dimensione fraterna, “samaritana”, 

inclusiva, coraggiosa, impegnata e solidale, che ha la sua radice più intima nella nostra 

unione con Dio, nella fede in Gesù Cristo. Infiammati da questo amore divino, potremo 

davvero donarci per il bene di tutti i sofferenti, specialmente dei nostri fratelli malati, 

anziani e afflitti. 



Eleviamo la nostra preghiera alla Beata Vergine Maria, Salute dei malati; chiediamo il suo 

aiuto per tutti coloro che soffrono, che hanno bisogno di compassione, ascolto e conforto, 

e supplichiamo la sua intercessione con questa antica preghiera, che veniva recitata in 

famiglia per coloro che vivono nella malattia e nel dolore: 

Dolce Madre, non allontanarti, 

non distogliere da me il tuo sguardo. 

Vieni con me ovunque 

e non lasciarmi mai solo. 

Tu che sempre mi proteggi 

come mia vera Madre, 

fa’ che mi benedica il Padre, 

il Figlio e lo Spirito Santo. 

Imparto di cuore la mia benedizione apostolica a tutti i malati, ai loro familiari e a quanti li 

assistono, agli operatori sanitari, alle persone impegnate nella pastorale della salute e in 

modo speciale a coloro che partecipano a questa Giornata Mondiale del Malato. 

Dal Vaticano, 13 gennaio 2026 

LEONE PP. XIV 

  

 
 


