Messaggio del Santo Padre per la
XXXV Giornata Mondiale del
M a.l a.t011 febbraio 2026

La compassione del samaritano: amare portando il dolore dell’altro

Cari fratelli e sorelle!

La XXXIV Giornata Mondiale del Malato sara celebrata solennemente a Chiclayo, in Peru,
I’11 febbraio 2026. Per questa circostanza ho voluto riproporre I'immagine del buon
samaritano, sempre attuale e necessaria per riscoprire la bellezza della carita e la
dimensione sociale della compassione, per porre I'attenzione sui bisognosi e sui sofferenti,
come sono i malati.

Tutti abbiamo ascoltato e letto questo commovente testo di San Luca (cfr Lc 10,25-37). A
un dottore della legge che gli chiede chi sia il prossimo da amare, Gesu risponde
raccontando una storia: un uomo che viaggiava da Gerusalemme a Gerico fu aggredito
dai ladri e lasciato mezzo morto; un sacerdote e un levita passarono oltre, ma un
samaritano ebbe compassione di lui, gli fascio le ferite, lo portd in una locanda e pago
perché fosse curato. Ho voluto proporre la riflessione su questo passo biblico, con la
chiave ermeneutica dell’Enciclica Fratelli tutti, del mio amato predecessore Papa
Francesco, dove la compassione e la misericordia verso il bisognoso non si riducono a un
mero sforzo individuale, ma si realizzano nella relazione: con il fratello bisognoso, con
guanti se ne prendono cura e, alla base, con Dio che ci dona il suo amore.

1. Il dono dellincontro: la gioia di dare vicinanza e presenza

Viviamo immersi nella cultura della rapidita, del’'immediatezza, della fretta, ma anche dello
scarto e dell’'indifferenza, che ci impedisce di avvicinarci e fermarci lungo il cammino per
guardare i bisogni e le sofferenze che ci circondano. La parabola racconta che il
samaritano, vedendo il ferito, non & “passato oltre”, ma ha avuto per lui uno sguardo
aperto e attento, lo sguardo di Gesu, che lo ha portato a una vicinanza umana e solidale. Il
samaritano «si e fermato, gli ha donato vicinanza, lo ha curato con le sue stesse mani, ha
pagato di tasca propria e si € occupato di lui. Soprattutto gli ha dato [...] il proprio
tempo».[1] Gesu non insegna chi € il prossimo, ma come diventare prossimo, cioé come
diventare noi stessi vicini.[2] A questo proposito, possiamo affermare con Sant’/Agostino
che il Signore non ha voluto insegnare chi fosse il prossimo di quell’uomo, ma a chi lui



doveva farsi prossimo. Infatti nessuno & prossimo di un altro finché non gli si avvicina
volontariamente. Percio si € fatto prossimo colui che ha avuto misericordia.[3]

L’amore non € passivo, va incontro all’altro; essere prossimo non dipende dalla vicinanza
fisica o sociale, ma dalla decisione di amare. Per questo il cristiano si fa prossimo di chi
soffre, seguendo I'esempio di Cristo, il vero Samaritano divino che si € avvicinato
all'umanita ferita. Non si tratta di semplici gesti di filantropia, ma di segni nei quali si pud
percepire che la partecipazione personale alle sofferenze dell’altro implica il donare sé
stessi, significa andare oltre il soddisfacimento dei bisogni, per arrivare a far si che la
nostra persona sia parte del dono.[4] Questa carita si nutre necessariamente dell'incontro
con Cristo, che per amore si & donato per noi. San Francesco lo spiegava molto bene
guando, parlando del suo incontro con i lebbrosi, diceva: «Il Signore stesso mi condusse
tra loro»,[5] perché attraverso di loro aveva scoperto la dolce gioia di amare.

Il dono dell'incontro nasce dal legame con Gesu Cristo, che identifichiamo come il buon
samaritano che ci ha portato la salute eterna e che rendiamo presente quando ci chiniamo
davanti al fratello ferito. Sant’Ambrogio diceva: «Poiché dunque nessuno ci & piu prossimo
di colui che ha guarito le nostre ferite, amiamolo come Signore, e amiamolo anche come
prossimo: niente infatti € cosi prossimo come il capo alle membra. Amiamo anche colui
che & imitatore di Cristo: amiamo colui che soffre per la poverta altrui, a motivo dell’'unita
del corpo».[6] Essere uno nell’Uno, nella vicinanza, nella presenza, nellamore ricevuto e
condiviso, e godere, come San Francesco, della dolcezza di averlo incontrato.

2. La missione condivisa nella cura dei malati

San Luca prosegue dicendo che il samaritano “senti compassione”. Avere compassione
implica un’emozione profonda, che spinge all’azione. E un sentimento che sgorga da
dentro e porta all'impegno verso la sofferenza altrui. In questa parabola, la compassione &
il tratto distintivo dell’amore attivo. Non € teorica né sentimentale, si traduce in gesti
concreti: il samaritano si avvicina, medica le ferite, si fa carico e si prende cura. Ma
attenzione, non lo fa da solo, individualmente, «il samaritano cerco un affittacamere che
potesse prendersi cura di quelluomo, come noi siamo chiamati a invitare e incontrarci in
un “noi” che sia piu forte della somma di piccole individualita».[7] lo stesso ho constatato,
nella mia esperienza di missionario e vescovo in Peru, come molte persone condividono la
misericordia e la compassione alla maniera del samaritano e dell’albergatore. | familiari, i
vicini, gli operatori sanitari, le persone impegnate nella pastorale sanitaria e tanti altri che
si fermano, si avvicinano, curano, portano, accompagnano e offrono cio che hanno, danno
alla compassione una dimensione sociale. Questa esperienza, che si realizza in un
intreccio di relazioni, supera il mero impegno individuale. In questo modo, nell’Esortazione
apostolica Dilexi te non solo ho fatto riferimento alla cura dei malati come a una «parte
importante» della missione della Chiesa, ma come a un’autentica «azione ecclesiale» (n.
49). In essa citavo San Cipriano per mostrare come in quella dimensione possiamo
verificare la salute della nostra societa: «Questa epidemia, questa peste, che sembra



orribile e funesta, mette alla prova la giustizia di ognuno, ed esamina i sentimenti del
genere umano: se i sani servano i malati, se i parenti amino con rispetto i loro congiunti,
se i padroni abbiano compassione dei servi che stanno male, se i medici non abbandonino
i malati che chiedono aiuto».[8]

Essere uno nell’Uno significa sentirci veramente membra di un corpo in cui portiamo,
secondo la nostra vocazione, la compassione del Signore per la sofferenza di tutti gli
uomini.[9] Inoltre, il dolore che ci commuove non € un dolore estraneo, € il dolore di un
membro del nostro stesso corpo del quale il nostro Capo ci comanda di prenderci cura per
il bene di tutti. In questo senso si identifica con il dolore di Cristo e, offerto cristianamente,
affretta il compimento della preghiera del Salvatore stesso per I'unita di tutti.[10]

3. Spinti sempre dall’amore per Dio, per incontrarci con noi stessi e con il fratello

Nel duplice comandamento: «Amerai il Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore, con tutta la
tua anima, con tutta la tua forza e con tutta la tua mente, e il tuo prossimo come te stesso»
(Lc 10,27), possiamo riconoscere il primato dell’amore per Dio e la sua diretta
conseguenza sul modo di amare e di relazionarsi dell’'uomo in tutte le sue dimensioni.
«L’amore per il prossimo rappresenta la prova tangibile dell’autenticita dell’amore per Dio,
come attesta I'apostolo Giovanni: “Nessuno mai ha visto Dio; se ci amiamo gli uni gli altri,
Dio rimane in noi e 'amore di lui & perfetto in noi. [...] Dio € amore; chi rimane nell’amore
rimane in Dio e Dio rimane in lui” (1Gv 4,12.16)».[11] Sebbene 'oggetto di tale amore sia
diverso: Dio, il prossimo e sé stessi, e in tal senso possiamo intenderli come amori distinti,
essi sono sempre inseparabili.[12] Il primato dell’amore divino implica che I'azione
dell’'uomo sia compiuta senza interesse personale né ricompensa, bensi come
manifestazione di un amore che trascende le norme rituali e si traduce in un culto
autentico: servire il prossimo e amare Dio nei fatti.[13]

Questa dimensione ci permette anche di rilevare cio che significa amare sé stessi.
Significa allontanare da noi 'interesse di fondare la nostra autostima o il senso della
nostra dignita su stereotipi di successo, carriera, posizione o discendenza [14] e
recuperare la nostra collocazione davanti a Dio e al fratello. Benedetto XVI diceva che «la
creatura umana, in quanto di natura spirituale, si realizza nelle relazioni interpersonali. Piu
le vive in modo autentico, piu matura anche la propria identita personale. Non e isolandosi
che 'uomo valorizza se stesso, ma ponendosi in relazione con gli altri e con Dio».[15]

Cairi fratelli e sorelle, «il vero rimedio alle ferite dell’'umanita & uno stile di vita basato
sul’amore fraterno, che ha la sua radice nell’amore di Dio».[16] Desidero vivamente che
nel nostro stile di vita cristiana non manchi mai questa dimensione fraterna, “samaritana”,
inclusiva, coraggiosa, impegnata e solidale, che ha la sua radice piu intima nella nostra
unione con Dio, nella fede in Gesu Cristo. Inflammati da questo amore divino, potremo
davvero donarci per il bene di tutti i sofferenti, specialmente dei nostri fratelli malati,
anziani e afflitti.



Eleviamo la nostra preghiera alla Beata Vergine Maria, Salute dei malati; chiediamo il suo
aiuto per tutti coloro che soffrono, che hanno bisogno di compassione, ascolto e conforto,
e supplichiamo la sua intercessione con questa antica preghiera, che veniva recitata in
famiglia per coloro che vivono nella malattia e nel dolore:

Dolce Madre, non allontanarti,

non distogliere da me il tuo sguardo.
Vieni con me ovunque

e non lasciarmi mai solo.

Tu che sempre mi proteggi

come mia vera Madre,

fa’ che mi benedica il Padre,

il Figlio e lo Spirito Santo.

Imparto di cuore la mia benedizione apostolica a tutti i malati, ai loro familiari e a quanti li
assistono, agli operatori sanitari, alle persone impegnate nella pastorale della salute e in
modo speciale a coloro che partecipano a questa Giornata Mondiale del Malato.

Dal Vaticano, 13 gennaio 2026

LEONE PP. XIV



